
81

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Recebido em: 10.10.2025. Aprovado em: 22.12.2025.
 ISSN 1982-2103 | DOI: 10.37782/thaumazein.v18i36.5660

 DO BIOPODER AO NECROPODER: BREVES CONSIDERAÇÕES 
SOBRE O PROCESSO DE GOVERNAMENTALIZAÇÃO DA VIDA

FROM BIOPOWER TO NECROPOWER: BRIEF CONSIDERATIONS 
ON THE PROCESS OF GOVERNMENTALIZATION OF LIFE

Evandro Pontel1
Isis Hochmann de Freitas2

Sobre que assentará ele a economia do mundo que quer construir?3

RESUMO

Partindo do conceito de governamentalidade de Michel Foucault, a presente refl exão visa analisar a evolução 

do poder no Ocidente para uma forma de oikonomia (governo dos homens ou oikonomia da vida). Em seguida, 

com base nas refl exões de Achille Mbembe, o artigo examina em que medida é possível situar, nesse contexto, 

uma espécie de necroeconomia da vida/necropolítica algorítmica, seus fundamentos, sua estruturação e seus 

desdobramentos enquanto genealogia da governamentalidade da vida, com foco na estreita relação entre a vida

e o necropoder na era contemporânea, entendida como brutalismo. O ponto de partida é o reposicionamento 

da noção de biopolítica como disposição das coisas, buscando demonstrar de que forma a estrutura política 

ocidental, ao longo dos séculos, pode ser compreendida sob o paradigma do necropoder, da necroeconomia da 

vida, que circunscreve os processos de governamentalização da vida em escala planetária, culminando em uma 

crescente algoritmização da vida.

Palavras-chave: Governamentalização; Política; Necroética; Necropoder; Ética.

ABSTRACT

Based on Michel Foucault’s concept of governmentality, this refl ection aims to analyze the evolution of power 

in the West toward a form of oikonomia (government of men or oikonomia of life). Then, based on Achille 

Mbembe’s refl ections, the article examines the extent to which it is possible to situate, in this context, a kind 

of necroeconomics of life/algorithmic necropolitics, its foundations, its structure, and its developments as a 

genealogy of the governmentality of life, focusing on the close relationship between life and necropower in the 

contemporary era, understood as brutalism. The starting point is the repositioning of the notion of biopolitics as 

a disposition of things, seeking to demonstrate how the Western political structure, over the centuries, can be 

1 Doutor em Filosofi a - Escola de Humanidades - Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS), com pós-

-doutorado em Filosofi a pela mesma Instituição. Professor na Universidade Franciscana, Santa Maria, RS - Brasil. E-mail: 

epontel@hotmail.com. ORCID: h� ps://orcid.org/0000-0002-9659-4231.

2 Doutora em Filosofi a e Doutora em Ciências Sociais pela Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS), 

com pós-doutorado em Ciências Criminais pela mesma Instituição. Docente. E-mail: isishoc2@gmail.com. ORCID: h� ps://

orcid.org/0000-0001-8488-0209.

3 PASCAL, Blaise. Pensamentos. Trad. Leonel Vallandro. Porto Alegre: Globo; Brasília: INL, 1973, p. 95. 



82

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

understood under the paradigm of necropower, of the necroeconomics of life, which circumscribes the processes 

of governmentalization of life on a planetary scale, culminating in a growing algorithmization of life. 

Keywords: Governmentalization; Politics; Necroethics; Necropower; Ethics.

INTRODUÇÃO

No decorrer deste estudo, busca-se analisar o processo de governamentalização da vida sob o 
prisma de uma perspectiva genealógica, partindo de Michel Foucault e, por conseguinte, compreenden-
do como essa noção perpassa, posteriormente, os estudos de Giorgio Agamben, em uma perspectiva de 
oikonomia da vida, isto é, de governo da vida. O problema que orienta a pesquisa consiste em compreen-
der de que modo o advento da digitalização da vida e o uso crescente de tecnologias automatizadas, 
especialmente a inteligência artifi cial, reconfi guram as formas contemporâneas de governamentalização 
da vida e intensifi cam novas modalidades de captura do humano. 

O objetivo central é analisar como Achille Mbembe, em suas formulações mais recentes, possibi-
lita uma ampliação crítica dessa problemática, ao evidenciar os impactos das tecnologias digitais nos 
dispositivos de poder e na gestão da vida e da morte. Metodologicamente, o estudo adota um método 
qualitativo de caráter teórico e bibliográfi co, orientado por uma abordagem genealógica, articulando a 
análise conceitual dos autores mencionados. 

Estruturalmente, o texto organiza-se, inicialmente, na apresentação do conceito de governamenta-
lização da vida a partir de Foucault; em seguida, examina seu desdobramento em Agamben, sobretudo 
no âmbito da oikonomia da vida; e, por fi m, analisa as contribuições de Mbembe diante do processo de 
digitalização da vida, destacando os riscos, as possibilidades e os limites do uso de formas automatiza-
das de gestão da vida, com vistas a sustentar que as tecnologias podem facilitar a vida humana, mas 
jamais substituir o humano em sua dimensão de alteridade, bem como problematizar as questões que 
decorrem dessa posição.Parte superior do formulário

1 BIOPOLÍTICA/TANATOPOLÍTICA ENQUANTO PARADIGMA DE GOVERNO DA VIDA

 Ao introduzir a obra O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo, 
G. Agamben afi rma: “Esta pesquisa propõe-se investigar os modos e os motivos pelos quais o poder 
foi assumindo no Ocidente a forma de uma oikonomia, ou seja, de um governo de homens”4. Desse 
modo, tomando essa questão como eixo central, a abordagem desenvolvida tem como marco refe-
rencial os estudos de Michel Foucault acerca de uma genealogia5 da governamentalidade, o lócus 

4 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino José Assmann. 

São Paulo: Boitempo, 2011, p. 9. [Grifo nosso].

5 De acordo com Castor Mari Martín Bartolomé Ruiz, “O método arqueogenealógico não questiona a veracidade ou validade 

das verdades dentro do discurso. Ele não se pergunta sobre a veracidade ou erro de uma verdade dentro do discurso que 

a produz, neste caso da teologia. Este método investiga os efeitos de poder das verdades nos sujeitos e sociedades que as 

aceitam como discursos verdadeiros. Toda verdade, quando é aceita como tal, produz um efeito sobre os sujeitos, institui-

ções e sociedades que as acolhem como verdadeiras [...] pretende traçar os efeitos de poder das verdades teológicas sobre 



83

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

no qual o governo dos homens tem sua matriz fundamental a partir da compreensão de oikonomia, 
decorrente de seu uso na defi nição do Ser que é Uno, mas expresso nas Pessoas da Trindade em sua 
práxis divina na Trindade, [Pai, Filho e Espírito Santo] o dispositivo da oikonomia trinitária, decorren-
te da teologia presente nos primeiros quatro séculos do cristianismo, a Patrística. A questão central 
consiste, pois, em “[...] mostrar de que maneira o dispositivo da oikonomia trinitária pode constituir 
um laboratório privilegiado para observar o funcionamento e a articulação - ao mesmo tempo interna 
e externa - da máquina governamental.”6

Frente a esse propósito, se na obra Homo sacer: o poder soberano e a vida nua I a questão gira em 
torno do soberano - a vida e a relação com o poder soberano, sua natureza e constitutividade, a forma 
como a política ocidental está estruturada em seu caráter primevo, em O Reino e glória o pensador italia-
no explicita a estruturação do governo, que pode ser considerada em uma perspectiva de continuidade 
à abordagem elaborada em estado de exceção7 [dupla categorial autorictas e potestas], que contempla 
um desfecho fi nal importante, qual seja: a forma da articulação entre Reino e Governo8, colocando em 
xeque a própria relação entre oikonomia e glória, entre o poder como governo - gestão efi caz - enquanto 
realeza cerimonial e litúrgica. 

Nesse âmbito, retrocedendo ao período anterior à publicação de O Reino e glória, a qual visa 
explicitar em que consiste a máquina governamental no Ocidente, seu funcionamento, funcionalidades 
e articulações, em uma conferência proferida na Fundação Serralves, em Portugal, intitulada Arte, ino-
peratividade, política, o pensador italiano retoma a questão da genealogia teológica da economia e do 
governo. Vejamos:

[...] concentrei as minhas pesquisas sobre algo que poderia defi nir como uma genealogia teo-

lógica da economia e do governo. Tratava-se de mostrar como o actual domínio da economia 

e do governo em todas as esferas da vida social tinha o seu paradigma na teologia cristã 

dos primeiros séculos, quando, para conciliar a Trindade com o monoteísmo, os teólogos a 

as instituições ocidentais, notadamente sobre as técnicas de governo desenvolvidas pelo discurso da economia política”. 

RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos em for-

mação - Agamben. In: Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 26.

6 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino José Assmann. 

São Paulo: Boitempo, 2011, p. 9.

7 Em conferência ocorrida no Centro de Cultura Contemporânea de Barcelona em 2005, por ocasião do debate intitulado 

Archipiélago de Excepciones: Soberanías de la Extraterritorialidad; o pensador italiano indica a genealogia teológica do 

governo [Reino e Glória] como continuidade da pesquisa exposta em estado de exceção: “Portanto, as perguntas que vou 

levantar serão: em que forma de governo se inscreve o estado de exceção, ou melhor, qual é a ontologia dos atos de governo 

que corresponde ao estado de exceção? O que vou dizer provém de uma investigação destinada a integrar o segundo volu-

me de Homo Sacer II (O Reino e Glória)”. AGAMBEN, Giorgio. Estado de exceção e genealogia do poder. Revista Brasileira 

de Estudos Políticos. Belo Horizonte, n. 108, jan.jun, 2014, p. 26.

8 Nessa direção, Edgardo Castro comenta: “Como todas as máquinas agambenianas, também a máquina governamental do 

Ocidente tem uma estrutura dupla: auctoritas e potestas, soberania e governo ou, segundo outra possível formulação, reino 

e governo. [...] Em O reino e a glória (Homo sacer II, 2), Agamben aborda sua articulação com a outra peça constitutiva da 

máquina governamental: o governo”. CASTRO, Edgardo. Introdução a Giorgio Agamben: uma arqueologia da potência. Trad. 

Beatriz de Almeida Magalhães. Belo Horizonte: Autêntica, 2012, p. 106. 



84

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

apresentaram como uma “economia” divina, como a forma pela qual Deus organiza e governa 

tanto a vida divina como o mundo criado.9

A partir da retomada das escavações empreendidas por Michel Foucault acerca da governamen-
talidade10, cabe destacar que a exposição tem como base uma releitura das obras de Carl Schmi�  e de 
Erik Peterson, no que concerne ao tema da teologia política11 e, particularmente, em relação ao conceito 
de oikonomia. Ao examinar com acuidade os escritos do período da Patrística [primeiros quatro séculos 
do cristianismo], o pensador italiano constata que, além de ser possível situar uma teologia política 
nas teorizações desse período, compreensão que contém em si aspectos sumamente importantes em 
vista de tornar a modernidade compreensível em sua estruturação,12 a questão decisiva implica situar 

9 AGAMBEN, Giorgio. Arte, Inoperatividade, Política. In: CARDOSO, Rui Mota (Org.) Crítica do contemporâneo. Política. Trad. 

António Guerreiro et. al. Porto, Portugal: Fundação Serralves, 2007, p. 39.

10 “Por esta palavra ‘governamentalidade’, entendo o conjunto constituído pelas instituições, os procedimentos, análises e 

refl exões, os cálculos e as táticas que permitem exercer essa forma bem específi ca, embora muito complexa, de poder que 

tem por alvo principal a população, por principal forma de saber a economia política e por instrumento técnico essencial os 

dispositivos de segurança”. FOUCAULT, Michel. Segurança, Território e População. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: 

Martins Fontes, 2008, p. 143.

11 A problematização desse tema se torna explícita nas palavras do pensador italiano, acompanhemos: “Trabalhava sobre 

Carl Schmi� , o teórico do estado de exceção e, em particular, na sua relação com Erik Peterson, um teólogo protestante que 

se converteu ao catolicismo. Entre estes dois autores, que podem ser defi nidos como apocalípticos da contrarrevolução, 

teve lugar, entre 1935 e 1970, uma estranha polêmica. Estranha não somente porque os dois adversários - ambos católicos - 

compartilhavam pressupostos comuns, senão também porque há um longo silêncio que separa as duas datas: a resposta do 

jurista chegou quando o teólogo que abriu o debate estava morto havia já dez anos. O que estava em jogo nessa polêmica 

era a teologia política que Schmi�  afi rmava e que Peterson resolutamente negava. Resumirei muito rapidamente as teses 

deste último. Segundo ele, a teologia política é uma criação propriamente judia. Há um especial antissemitismo católico em 

Peterson. E é em Fílon de Alexandria onde ele encontra algo assim como uma primeira formulação da teologia política, na 

forma de uma teocracia. Para Peterson, Israel é uma teocracia: um único povo governado por um único monarca”. AGAM-

BEN, Giorgio. Estado de exceção e genealogia do poder. Revista Brasileira de Estudos Políticos. Belo Horizonte, n. 108, jan.

jun, 2014, p. 26.

12 Nessa direção é lapidar a afi rmação de Carl Schmi� : “Todos os conceitos concisos da teoria do Estado moderno são 

conceitos teológicos secularizados. Não somente de acordo com o seu desenvolvimento histórico, porque ele foi transferi-

do da teologia para a teoria do Estado, à medida que o Deus onipotente tornou-se o legislador onipotente, mas, também, 

na sua estrutura sistemática, cujo conhecimento é necessário para uma análise sociológica desses conceitos”. SCHMITT, 

Carl. Teologia Política. Trad. Elisete Antoniuk. Belo Horizonte: Del Rey, 2006, p. 35. Edgardo Castro observa que “A herança 

teológica da política ocidental foi objeto de um aceso debate no século passado. Carl Schmi� , em Teologia política, havia 

levantado a questão, quando susteve que todos os conceitos decisivos da doutrina moderna do Estado são conceitos 

decisivos da doutrina moderna do Estado são conceitos teológicos secularizados [...] Contra Carl Schmi� , o teólogo Erich 

Peterson susteve que o paradigma de uma teologia política não é uma criação da teologia cristã, mas da teologia judia. À 

teologia política, Peterson opõe outro paradigma, o de uma teologia econômica, elaborado nos tratados teológicos sobre 

a Trindade. Mais precisamente, segundo Peterson, é em Filón de Alexandria que aparece pela primeira vez a ideia de uma 

teologia política, com o conceito de um único Deus, uma monarquia divina, que governa os homens e o mundo”. CASTRO, 

Edgardo. Introdução a Giorgio Agamben: uma arqueologia da potência. Trad. Beatriz de Almeida Magalhães. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2012, p. 109.



85

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

o emergir de uma teologia econômica ao se reler o proposto por Erik Peterson, o qual afi rmara que em 
Filón de Alexandria é onde primeiramente aparece a exposição dessa tese. Carlo Salzani precisa o per-
curso delineado pelo pensador italiano: 

O estudo leva em conta o conceito de governamentalidade, cunhado por Foucault em seus 

cursos no Collège de France de 1977, em particular, segurança, território, população [1977-

1978] e o nascimento da biopolítica [1978-1979] para defi nir “a arte de governo” em um sentido 

amplo, que não é limitado às políticas estatais, mas expandido para incluir uma ampla gama 

de temas e técnicas de controle. Como tinha feito no Homo sacer, Agamben alarga o âmbito 

cronológico da genealogia foucaultiana e integra o enxerto da teologia política de Schmi� : 

a tese que oferece agora é que a forma paradigmática para entender o funcionamento e a 

articulação da máquina governamental é o dispositivo da doutrina trinitária processado nos 

primeiros séculos da teologia cristã, sob a forma de oikonomia. Para fundamentar esta tese, 

Agamben - como sempre - procede a uma pesquisa genealógica eruditíssima que analisa e 

discute uma quantidade impressionante de textos antigos e modernos, teológicos, fi losófi cos, 

antropológicos e jurídicos.13

Ao longo das pesquisas sobre a governamentalidade, emerge com força singular um conceito 
presente no interior dos textos, que possibilita explicitar, de forma original e inovadora, a própria com-
preensão de governamentalidade no Ocidente, qual seja: oikonomia, haja vista que, em ambos os pen-
sadores supramencionados, esse conceito fora suprimido de modo deliberado, nas passagens as quais 
remontavam aos pensadores da Patrística, visto que de modo recorrente foram utilizados em suas teo-
rizações. Essa constatação inicial é primordial, pois infl uencia diretamente a proposição do pensador 
italiano, isto é, as teses as quais chegará ao fi nal percurso de sua investigação, que podem ser vistas 
como uma releitura da governamentalidade e, em certo sentido, completam as escavações foucaultianas. 
Nessa direção, Edgardo Castro assevera que:

A pergunta central de O reino e a glória é, de fato, por que o exercício do poder foi assumindo 

no Ocidente a forma do governo e da oikonomia? Por outro lado, porque a investigação que 

se propõe Agamben, como a que havia levado a cabo Foucault, enfrenta seus problemas em 

termos genealógicos. Trata-se, precisamente, de uma genealogia do governo e da economia.14

13 “Lo Studio prende mosse dal conce� o di “governamentalità”, coniato da Foucault nei suoi corsi al Collège de France a 

partire dal 1977 (in particulare in Sicurezza, terrritorio, populazione [1977-1978] e Nascita della biopolítica [1978-1979] per 

defi nire “l´arte del governo” in senso lato, ovvero non limitato alle politiche statuali, ma esteso a includere una vasta gamma 

di sogge� i e di tecniche di controllo. Come già aveva fa� o in Homo sacer, Agamben amplia la portata cronológica della 

genealogia foucaultiana e la integra com l´innesto della teologia política di Schmi� : la tesi che ora propone è che la forma 

paradigmatica per comprendere il funzionamento e l´articolazione nella macchina governamentale è il dispositivo della dou-

trina trinitária elaborato nei primi secoli della teologia Cristiana nella forma di una oikonomia. Per sostanziare questa tesi, 

Agamben procede a una - al solito - eruditissima ricerca genealógica che analizza e discute uma quantità impressionante di 

testi, antichi e moderni, teologici, fi losofi ci, giuridici e antropologici [...]” SALZANI, Carlo. Introduzione a Giorgio Agamben.

Genova: Il Melangolo, 2013, p. 95-96. [Tradução nossa].

14 CASTRO, Edgardo. Introdução a Giorgio Agamben: uma arqueologia da potência. Trad. Beatriz de Almeida Magalhães. 

Belo Horizonte: Autêntica, 2012, p. 106. 



86

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Em O Reino e a glória, a partir de uma genealogia da economia e do governo, da governamentalida-
de, gestão efi caz e disposição das coisas, o ponto de partida, como mencionados, são as teorizações de 
Carl Schmi�  que em sua análise sobre a política na modernidade afi rma a tese de uma teologia política e 
explicita toda a herança do legado teológico e a referida secularização dos conceitos provenientes dessa 
enquanto eixos estruturadores da política. Por seu turno, o pensador italiano contraporá o teórico ale-
mão ao afi rmar que no Ocidente o paradigma de governamentalidade precisa ser situado na esteira da 
formulação de uma teologia econômica, uma oikonomia da vida, o que precederia a posição do pensador 
alemão sobre a secularização dos conceitos teológicos na fundamentação da política e na estruturação 
do estado moderno. Carlo Salzani observa que: 

O excerto da teologia política schmi� iana na genealogia foucaultiana implica não somente a 

ampliação cronológica e temática da pesquisa genealógica, segundo a qual o paradigma gover-

namental é pesquisado na elaboração da doutrina trinitária, mas também uma integração do 

paradigma teológico-político, ao qual aproxima o teológico-econômico. Se a teologia política 

schmi� iana (enunciada de um modo lapidar ao início da terceira e homônima parte, Teologia 

política na tese “Todos os conceitos teológicos secularizados” Schmi�  1972: 61) baseado em um 

único Deus a transcendência de um poder soberano, a teologia econômica concebe ao invés 

a oikonomia como uma ordem imamente: o primeiro paradigma funda a fi losofi a política e a 

teoria da soberania, o segundo a biopolítica e o triunfo da economia; o primeiro é propriamen-

te “político”, enquanto o segundo é “gestional” e governamental (e então “impolítico”). Os dois 

paradigmas são então substancialmente antinômicos, mas como Agamben tentará mostrar, 

funcionalmente conexos.15

Ao analisarmos o exposto no percurso genealógico da pesquisa agambeniana, torna-se possível 
reler, sob o prisma biopolítico16, a forma como, no Ocidente, se deu a estruturação e a disposição da 
vida, das coisas, em que, por meio desse paradigma, fi ca evidenciada a primazia da dimensão econômica, 
sobretudo desde a modernidade e na contemporaneidade, esfera a partir da qual a vida, o vivente em 
sua condição humana, a vida sacralizada passa a fazer parte e se torna objeto/capital, sendo gerida e 

15 Ĺ innesto della teologia política schmi� iana sulla genealogia foucouldiana comporta non solo l´ampliamento cronologico 

e temático della ricerca genealogica, per cui il paradigma governamentale va ora cercato nell´elaborazione teologica della 

dotrina trinitaria, ma anche un´integrazione del paradigma teologico-politico, a cui Agamben ne accosta uno “teologico-e-

conomico”. Se la teologia politica schmi� iana (enunciata in modo lapidario all´inizio del terzo ed eponimo saggio di Teologia 

politica nella tesi “Tu� i i conce� i teologici secolarizzati”, Schmi�  1972: 61) fonda nell´unico Dio la trascendenza del potere 

sovrano, la teologia economica concepisce invece l´oikonomia come un ordine immanente: il primo paradigma fonda la fi lo-

sofi a politica e la teoria della sovranità, il secondo la biopolítica e il trionfo dell´economia; il primo è propriamente “politico”, 

mentre il secondo è “gestionale” e “governamentale” (e quindi “impolitico”). I due paradigmi sono quindi sostanzialmente 

antinomici, ma, come Agamben cercherà di mostrare, funzionalmente connessi”. SALZANI, Carlo. Introduzione a Giorgio 

Agamben. Genova: Il Melangolo, 2013, p. 96. [Tradução nossa].

16 Emmanuel Taub observa que as pesquisas de Agamben, de um modo particular a obra O reino e a glória, precisam ser 

situadas e compreendidas como o desenvolvimento de uma genealogia da categoria biopolítica, temática presente nas esca-

vações foucaultianas: “[...] la reconstrucción de una teología económica como genealogía de la biopolítica - completando los 

trabajos de Michel Foucault - que propone en su más reciente obra, Il Regno e la Gloria”. TAUB, Emmanuel. La Modernidad 

Atravesada: teología política y mesianismo. Madrid: España: Mino y Dávila, 2008, p. 26.



87

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

administrada no interior das estruturas de poder, nas quais o imperativo delineador da vida é a econo-
mia, em uma lógica neoliberal de mercado17. Ao elaborar uma genealogia acerca do termo oikonomia 
- e seus usos - o pensador italiano situa dois paradigmas políticos que derivam das formulações da 
economia trinitária, enquanto governo divino do mundo, disposição das coisas, que infl uem de forma 
determinante no ordenamento global da sociedade ocidental. Isto é, da teologia cristã emergem dois pa-
radigmas políticos em sentido amplo, antinômicos, porém, desde uma perspectiva funcional, em estreita 
conectividade, quais sejam:

[...] a teologia política, que fundamenta no único Deus a transcendência do poder soberano, e 

a teologia econômica, que substitui aquela pela ideia de uma oikonomia, concebida como uma 

ordem imanente - doméstica e não política em sentido estrito - tanto da vida divina quanto da 

vida humana.18

O primeiro paradigma, a teologia política, situa-se na perspectiva da fi losofi a política moderna 
e da teoria da soberania, encontrando em Thomas Hobbes, no Leviatã19, sua maior expressividade, na 
medida em que fundamenta sua proposta de Estado moderno em elementos teológicos, no âmbito 
da fi losofi a política moderna, tendo como máxima centralidade a fi gura do soberano, analogamente à 
fi gura de Deus20. O segundo paradigma, por seu turno, a teologia econômica, da qual emerge a com-
preensão de biopolítica e seu desenvolvimento até o presente, refere-se à arte de gerir a vida do indiví-
duo, administrá-la e dispô-la por meio dos dispositivos de poder. Nesse sentido, destaca-se a proposta 
agambeniana de análise da biopolítica, que a entende como exercício de captura da vida fi rmada sob a 
supremacia do econômico, a disposição das coisas e o fator determinante da governamentalidade sobre 
qualquer outro aspecto da vida social. A partir desses dois paradigmas, Castor Mari Martín Bartolomé 
Ruiz assevera que:

17 Para uma leitura crítica das transformações pós-modernas e seus efeitos, ver: HARVEY, David. La condición de la posmo-

dernidad: investigación sobre los orígenes del cambio cultural. Trad. Martha Eguía. Buenos Aires: Amorrortu, 1998.

18 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino J. Assmann. São 

Paulo: Boitempo, 2011, p. 13. [Grifo do autor].

19 HOBBES, Thomas. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. Trad. João Paulo Monteiro e Maria 

Beatriz Nizza da Silva. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983. A partir das análises de Strauss acerca da Ciência política de 

Hobbes, o pensador italiano observa que toda a proposta hobbesiana está assentada no dever, que se fi rma sob o funda-

mento exposto no medo da morte violenta: “Hobbes substitui na realidade a noção de dever por aquela de direito (o direito 

à conservação da vida, fundado não sobre um preceito divino, mas sobre o medo dos homens diante da morte violenta). 

Naturalmente, esse direito pode ser apresentado também como um dever”. AGAMBEN, Giorgio. Opus Dei: arqueologia do 

ofício. Trad. Daniel Arruda Nascimento. São Paulo: Boitempo, 2013, p. 31.

20 Nesse sentido, em Stasis, toda a segunda parte intitulada Leviatano e Behemoth é dedicada a uma análise acerca da 

imagem e a iconografi a presente na primeira edição da obra do pensador inglês que data de 1651, seu legado para o pensa-

mento fi losófi co e sua signifi cação. Nesse sentido, é oportuno destacar, conforme observa o pensador italiano, ao concluir a 

referida obra: “È forse un`ironia della sorte che il Leviathan - questo così densamente e, forse, ironicamente estatologico - sia 

diventato uno dei paradigmi della teoria moderna dello Stato. Ma è certo che la fi losofi a politica della modernità non potrà 

uscire dalle sue contraddizioni se non prenderà coscienza delle sue radici teologiche”. AGAMBEN, Giorgio. Stasis: la guerra 

come paradigma politico. Totino: Bollati Boringhieri, 2015, p. 77.



88

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Além dos vínculos teológicos da soberania, Agamben desenvolve nesta obra a tese de que a 

noção moderna de economia deriva da oikonomia teológica concebida como ordem imanente 

divina e doméstica. Deste paradigma teológico se deriva a biopolítica moderna, assim como a 

economia política e as formas de administração e governo da vida que proliferam por todos os 

âmbitos institucionais contemporâneos.21

Um aspecto relevante na conformação desse paradigma compreende os primeiros quatro séculos 
da era cristã (séculos II a IV), período fundamental, haja vista que nele se situa todo o esforço dos Padres 
da Igreja em defi nir e circunscrever a teologia da Trindade. Isto é, em que consistia a Trindade do ponto 
de vista de sua práxis, de seu funcionamento, da relação entre as Pessoas que compreendem o mistério 
da Trindade, da relacionalidade entre as mesmas e de suas funcionalidades22. É nesse ambiente que o 
conceito de oikonomia, proveniente do pensamento grego, passa a ser decisivo e se constitui, de modo 
estratégico, em peça imprescindível na fundamentação teológica. Entretanto, embora sua importância 
essencial, com o tempo o conceito caiu em pleno esquecimento no interior do pensamento teológico, e 
sua relevância tornou-se praticamente desconhecida. Carlo Salzani pontua que

Através de uma longa e minuciosa análise dos textos teológicos, essencialmente do segundo e 

terceiro séculos d.C, Agamben mostra como o termo oikonomia é transposto no âmbito teoló-

gico, por fi m para designar a articulação trinitária da vida divina, a “disposição ordenada” que 

articula o ser divino em uma trindade para mantê-lo em uma unidade: a trindade não é então 

uma articulação do ser divino, mas da sua práxis, não é uma ontologia ou uma metafísica, mas 

um “aparelho de governo” e de administração, articulado “em termos econômicos e políticos”.23

Tendo em vista esse panorama o exercício genealógico se situa justamente em reconstruir o conceito 
teológico de oikonomía, situá-lo no interior da tradição do pensamento no qual emerge e, por conseguinte, 
indicar posteriormente seu respectivo desaparecimento e sua secularização na modernidade. Além disso, visa 
identifi car basicamente a forma pelas quais o mesmo ressurge por meio do nascimento da economia animal e 
da economia política no século XVIII. Acompanhemos as ilustrativas as palavras de Giorgio Agamben:

21 RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos em 

formação - Agamben. In: Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 26.

22 “A preocupação que havia guiado os Padres que primeiro elaboraram a doutrina da oikonomia, segundo toda evidência, 

em evitar uma quebra do monoteísmo, que teria reintroduzido uma pluralidade de fi guras divinas e, com elas o politeísmo 

[...] O ser não é dividido porque a triplicidade de que falam os Padres se situa no plano da oikonomia, e não naquele da 

ontologia. A cisão que se pretendia evitar a qualquer preço no plano do ser reaparece, contudo, como fratura entre Deus e 

sua ação, entre ontologia e práxis - porque distinguir a substância ou a natureza divina de sua economia equivale a separar 

Deus o ser e o agir, a substância e a práxis”. AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia 

e do governo. Trad. Selvino J. Assmann. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 67. [Grifo do autor].

23 “A� raverso una lunga e minuziosa analisi di testi teologici, esenzialmente del secondo e terzo secolo d.C., Agamben 

mostra come il termine oikonomia venga trasposto in ambito teologico e fi nisca per desginare l´articolazione trinitaria della 

vita divina, la ‘disposizone ordinata’ che articola l´essere divino in una trinità pir mantenendolo in una unità: la trinità non è 

quindi un´articolazione dell éssere divino,ma della sua prassi, non è un’ontologia o una metafísica, ma un ‘apparato di gover-

no’ e di amministrazione, articolato ‘in termini economici e non politici’”. SALZANI, Carlo. Introduzione a Giorgio Agamben.

Genova: Il Melangolo, 2013, p. 97. [Tradução nossa].



89

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

O termo oikonomía de que se serviam tais teólogos é o mesmo termo de Aristóteles, que no 

grego designa em primeiro lugar a administração da casa. Mas oikos, a casa grega, é um orga-

nismo complexo, no qual se entrelaçam relações heterogêneas, desde os vínculos de parentes-

co em sentido restrito, até àqueles entre patrão-escravo e à gestão de uma empresa agrícola 

muitas vezes de dimensões amplas. O que mantém unidas tais relações é um paradigma que 

poderíamos defi nir “gerencial”: trata-se de uma atividade que não está vinculada a um sistema 

de normas nem constitui uma episteme, uma ciência em sentido próprio, mas implica decisões 

e disposições diferentes em cada oportunidade para enfrentar problemas específi cos.24

A raiz do termo oikonomia25, de acordo com o exposto, sinaliza seu uso no interior da polis, na Gré-
cia antiga, o qual posteriormente passa por uma profunda ressignifi cação no seio da teologia patrística. 
Ou seja, nas construções teóricas dos santos padres da igreja que, inicialmente trabalharam com afi nco 
em vista de precisar, conceituar e circunscrever em que consistia a concepção divina de governo dos 
homens, enquanto práxis, funcionalidade e disposição das coisas, em clarifi car o plano soteriológico no 
qual Deus age e dispõe as coisas para que o homem realize sua missão no mundo. Assim, embora seja 
possível situar uma ampla gama de signifi cações, de modos pluriformes e em distintas acepções ao longo 
da história, a questão fundamental consiste justamente em que a compreensão de oikonomia teológica
carrega em si um caráter específi co que indica a disposição e administração da vida, das coisas, um 
governo da vida.

Desse paradigma de disposição, de administração das coisas, na época moderna emergem ques-
tões problemáticas relativas ao âmbito da vida, desde temas que permeiam o livre-arbítrio, a conceitua-
ção e determinação da vida humana e o plano divino de salvação, fatores que reaparecem, porém, nesse 
período em um panorama inerente ao governo dos homens, no interior da economia moderna. Assim, 
ao problematizar a compreensão de oikonomia também se busca mapear e traçar como ao longo das 
formulações teológicas desse período da teologia cristã se gestou o paradigma da governamentalidade 
do Ocidente. Nessa direção, afi rma incisivamente:

Somente se restituirmos ao paradigma econômico toda a sua densidade é possível superar 

as contradições exegéticas e as divisões que impediram os estudiosos e os teólogos moder-

nos de situá-lo em seu verdadeiro contexto problemático. Na base da polêmica, que dividiu 

constantemente os intérpretes em dois campos, está como vimos, a pretensa cisão entre dois 

24 AGAMBEN, Da teologia política à teologia econômica - entrevista com Giorgio Agamben. Entrevista concedida a Gianluca 

Sacco, publicada em: Rivista online, Scuola superiore dell’economia e delle fi nanze, anno I, n.6/7, Giugno-Luglio 2004. Publi-

cado no Brasil pela Revista Interthesis. Trad. Selvino José Assmann. Florianópolis, v. 2, n. 2, jul - dez. 2005, p. 4.

25 Castor Mari Martín Bartolomé Ruiz observa que “[...] oikonomia tinha o sentido de governar a casa, entendendo o gover-

no como administração hierárquica da vida de todos os integrantes da grande oikos grega ou domus romana. Já Aristóteles 

diferencia entre a arte de governar e administrar a oikos (oikonomia) e a arte da cidadania na polis (política). Na oikonomia 

não há decisão livre das pessoas, senão administração inteligente das vontades. Na àgora da polis deve existir livre decisão 

dos sujeitos para construir o destino coletivo. A política inventada pelos gregos se propunha diferenciar-se da oikonomia 

neste ponto crítico: na polis os sujeitos decidem livremente seu destino (política), na oikos as pessoas são governadas/

administradas com inteligência (oikonomia). Na oikos rege o princípio da desigualdade entre os componentes, enquanto na 

polis vigora a isonomia entre todos os sujeitos cidadãos”. RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia 

teológica da economia e do governo. Cadernos em formação - Agamben. In: Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 27.



90

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

sentidos claramente distintos do termo oikonomia: o primeiro, que se refere à articulação da 

única substância divina em três pessoas; e o segundo, que diz respeito à dispensação histórica 

da salvação.26

Embora em ambas as compreensões acerca do termo oikonomia que, em princípio, indicam signi-
fi cações distintas, ou seja, a articulação da substância Una em três pessoas distintas em sua operativi-
dade, em sua práxis [funcionalidades], como governo da vida, disposição das coisas e, por conseguinte, 
a segunda, entendida no plano de salvação, a manifestação divina na história humana, o que pareceria, 
difícil de conciliar, pois, em tese, seriam duas esferas distintas, o que poderia gerar certa estranheza, 
pois tratar-se-ia de, por um lado, pensar a oikonomia em sentido de ação divina em relação ao mundo - 
o governo do mundo - e, por outro lado, por tratar-se da unidade do Ser e na pluralidade das pessoas e 
suas ações, a práxis de cada uma das Pessoas da Trindade. 

Esses dois planos, entretanto, o plano da história da salvação e o plano da organização interna 
da vida divina] não são somente correlatos, mas precisam ser lidos enquanto faces da mesma oikonomia 
divina em que, tanto do ponto de vista ontológico quanto do ponto de vista pragmático, a articulação 
trinitária e o governo do mundo, disposição das coisas, estão estritamente relacionados e remetem-se 
um ao outro mutuamente em vista de superar as difi culdades e aporias presentes na referida articula-
ção. Além disso, apontam para algo decisivo, o qual consiste em um dispositivo econômico de governo 
da vida27. Certamente essa formulação e conceitualização acerca das funcionalidades da Trindade e sua 
práxis será um fator decisivo para a ontologia que se depreende dessa formulação e os aspectos inter-
ligados a essa compreensão. Ademais, além de toda a implicação que essa cisão [entre ser e agir] terá 
para a estruturação da ontologia, sobretudo, a partir da modernidade.

Um dos pensadores principais com o qual Giorgio Agamben dialoga constantemente é Carl 
Schmi� . Sua proposição acerca da estruturação do Estado moderno e da importância da teologia é lapi-
dar ao afi rmar que todos os conceitos decisivos da moderna doutrina do Estado são conceitos teológicos 
secularizados. Essa teorização, na perspectiva dos dois paradigmas supramencionados, precisaria, por-
tanto, ser revista e integrada no sentido de que a sua validade necessitaria ser ampliada, para além dos 
limites do direito público. Isto é, necessariamente teria de adentrar à esfera dos conceitos fundamentais 
da economia e da própria concepção de vida reprodutiva das sociedades humanas. 

A partir da compreensão da gênese do dispositivo econômico de governo presente nas formula-
ções trinitárias dos primeiros séculos, que tem seu berço no interior da teologia cristã, é possível situar 

26 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino J. Assmann. 

São Paulo: Boitempo, 2011, p. 65.

27 Nessa direção, as palavras do pensador italiano são esclarecedoras: “Os dois pretensos significados do termo - o que 

se refere à organização interior da vida divina e o que tem a ver com a história da salvação - não só não se contradizem, 

como são correlatos, tornando-se plenamente inteligíveis em sua relação funcional. Constituem, assim, as duas faces de 

uma única oikonomia divina, na qual ontologia e pragmática, articulação trinitária e governo do mundo remetem um ao 

outro para a solução de suas aporias. Em todo caso, é essencial que a primeira articulação daquilo que se tornará depois o 

dogma trinitário se apresente de início não em termos ontológico-metafísicos, mas como um dispositivo “econômico” e uma 

atividade de governo, ao mesmo tempo doméstico e mundano, da monarquia divina [...]”. AGAMBEN, Giorgio. O reino e a 

glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino José Assmann. São Paulo: Boitempo, 2011, p. 66.



91

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

o emergir desse paradigma de governamentalidade que gere a vida nas sociedades democrático-espe-
taculares28. Por conseguinte, se a economia [oikonomia] em seu caráter de disposição e ordenamento 
das coisas se confi gura em um paradigma teológico secularizado, isso implica, portanto, que a própria 
teologia precisa ser relida em um exercício genealógico retroativo em vista de se compreender as con-
sequências disso para os tempos que correm, e a estruturação das formas de exercício de poder e suas 
respectivas insígnias enquanto aspectos constitutivos da governamentalidade. 

Ademais, implica que a vida divina e a história da humanidade, em seu caráter mais fundamental, 
teriam que ser concebidas e restituídas a uma compreensão essencialmente oikonômica. Essa com-
preensão incidiria diretamente na teologia e sua natureza constitutiva, ou seja, teria que ser compreendi-
da sob um viés econômico, por excelência. Outro aspecto importante sinaliza que a própria historicidade 
que emana da Única substância, o fazer humano, disposição, que parte de um ordenamento oikonômico, 
a vida precisaria ser vista sob o ângulo de um problema econômico-gerencial e governamental, muito 
antes que situado em um âmbito político, pois uma vez que as criaturas são entendidas como imagem e 
semelhança do Ser Uno, seriam, logo, capazes de uma economia e não de uma política. Em suma, opos-
tamente à tese schmi� iana, o pensador italiano assevera categoricamente que “[...] a teologia cristã é, 
desde sua origem, econômico-gerencial, e não político-estatal.”29

A partir da teologia econômica gestada e legada ao Ocidente na tradição cristã da Patrística, na 
compreensão de oikonomia, disposição da vida, das coisas, o paradigma de governamentalidade é es-
sencialmente gerencial. Nesse sentido, a economia política precisa ser compreendida sob o prisma da 
matriz de uma concepção de uma oikonomia teológica, enquanto forma de bem gerir, administrar, go-
vernar, e dispor a vida humana, conforme aduz o pensador italiano: “A economia política constitui-se, 
portanto, como racionalização social da oikonomia providencial.”30

Com o processo de racionalização também ocorreram profundas transmutações na confi gura-
ção das sociedades Ocidentais, dentre as quais, conforme indica Castor Mari Martín Bartolomé Ruiz, 
a manutenção do “[...] marco teórico da teologia econômica do governo mudando Deus pelo Estado 

28 “Considerado em sua totalidade, o espetáculo é ao mesmo tempo o resultado e o projeto do modo de produção existente. 

Não é um suplemento do mundo real, uma decoração que lhe é acrescentada. É o âmago do irrealismo da sociedade real. 

Sob todas as suas formas particulares - informação ou propaganda, publicidade ou consumo direto de divertimentos - o es-

petáculo constitui o modelo atual da vida dominante na sociedade”. DEBORD, Guy. A sociedade do espetáculo. Trad. Estela 

dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contraponto, 1997, p. 14-15. [Grifos do autor].

29 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino José Assmann. 

São Paulo: Boitempo, 2011, p. 80. [Grifo nosso] Castor Mari Martín Bartolomé Ruiz, comenta: “Para Agamben a genealo-

gia teológica da economia amplia a abrangência da infl uência teológica para além do mero direito público da soberania. 

A genealogia teológica da economia envolve a própria noção de vida humana e sua reprodução social. A implicação dos 

modos de governo da vida humana na oikonomia teológica retroage a origem da política ocidental à noção teológica de 

economia da salvação em que se encontram implicadas a vida divina e a história da humanidade”. RUIZ, Castor Mari Mar-

tín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos em formação - Agamben. In: 

Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 26.

30 AGAMBEN, Giorgio. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Trad. Selvino José Assmann. 

São Paulo: Boitempo, 2011, p. 306.



92

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

ou mercado”31, em que o paradigma oikonômico teológico de governo do mundo por parte de Deus se 
descolou para a esfera da economia política, que se ocupa do governo dos homens. Esse exercício de 
poder aponta que “Governar, para a economia política moderna, é governar a liberdade dos outros. 
Isso signifi ca saber administrar a sua vontade e dirigi-la a metas pré-estabelecidas. Essa é a boa arte de 
governo da economia política.”32

Nesse sentido, frente ao desenvolvimento do paradigma econômico-gerencial a partir da com-
preensão genealógica acerca da economia e do governo nas sociedades democrático-espetaculares, por 
meio da compreensão da oikonomia entendida como disposição, governo da vida, ordenamento das 
coisas, segundo sua natureza, em que a vida é circunscrita de acordo com uma economia e um governo 
que a administra, a gere, a delimita e defi ne estratégias de poder por meio de técnicas de governamenta-
lidade que captura vidas e as dispõem de acordo com os dispositivos da máquina governamental é que 
precisamos compreender o governo dos homens na época contemporânea. 

O estágio tardo-capitalista fi rmado sob a lógica do capital parece indicar a idolatrização33 de 
uma dinâmica societária centrada no capital, delineada pela dinâmica espetacular, por meio da qual as 
subjetividades são moldadas em vista de alimentar uma bem estruturada engrenagem que gira em torno 
da produção de necessidades, desejos e vontades, a serem satisfeitas, em um sistema que se constitui, 
como precisou magistralmente Walter Benjamin, homonimamente defi nido em seu fragmento intitulado 
Capitalismo como religião34 relido pelo pensador italiano, que afi rma: “[...] o capitalismo é uma religião, e 
a mais feroz, implacável e irracional religião que jamais existiu, porque não conhece nem redenção nem 
trégua. Ela celebra um culto ininterrupto cuja liturgia é o trabalho e cujo objeto é o dinheiro”35. Em outros 
termos: trata-se de um sistema econômico entendido enquanto religião, que carrega em sua lógica inter-
na a necessidade de indivíduos que se sacrifi quem em nome da salvação de toda a humanidade, em uma 
dinâmica de culto, adoração e idolatrização, na qual “[...] o signifi cado e o fi m do trabalho do homem se 
tornou um com esse trabalho mesmo, no qual Deus é aquisição de dinheiro.”36

Assim, a ideia de uma força soberana presente no Deus cristão secularizado na modernidade, 
disposição das coisas, uma oikonomia teológica entendida como economia política por um lado e, por 
outro, como paradigma gerencial-governamental de disposição das coisas, governo dos homens, resulta 
essencialmente do processo de secularização de categorias gestadas no seio da tradição teológica cristã, 

31 RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos em 

formação - Agamben. In: Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 27.

32 RUIZ, Castor Mari Martín Bartolomé. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos em 

formação - Agamben. In: Cadernos IHU, ano IX, n. 45, 2013, p. 27.

33 VER: SOUZA, Ricardo Timm de. Crítica da razão idolátrica: tentação de Thanatos, necroética e sobrevivência. Porto 

Alegre: Zouk, 2020.

34 BENJAMIN, Walter. O capitalismo como religião. Trad. Nélio Schneider e Renato Ribeiro Pompeu. São Paulo: Boitempo, 2013.

35 AGAMBEN, Giorgio. Deus não morreu. Ele tornou-se Dinheiro. Entrevista com Giorgio Agamben - concedida a Peppe 

Salvà e publicada por Ragusa News, 16-08-2012. Trad. Selvino José Assmann. Disponível em: h� p://www.ihu.unisinos.br/

noticias/512966-giorgio-agamben. Acesso em: 28 de ago. de 2023.

36 “[...] en el cual el signifi cado y el fi n del trabajo del hombre se ha vuelto uno con este trabajo mismo, en el cual Dios es 

adquisición de dinero”. HAMACHER, Wener. Lingua a missa. Trad. Laura S. Carugati e Marcelo G. Burello. Madrid: Miño y 

Dávila, 2012, p. 150. [Tradução nossa]. 



93

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

mas que também retroage aos primórdios da teologia dos primeiros quatro séculos do cristianismo, pila-
res por excelência da máquina governamental reinante no Ocidente. Destarte, essa religião requer vidas, 
sacrifícios, para se alcançar a satisfação das necessidades/vontades e desejos criados pela indústria 
cultural que molda e delineia as subjetividades para convergir na realização do plano divino de salvação 
e do reino imanente e salvífi co da humanidade, em que o dinheiro assume o lugar do Deus onipotente, 
sob a lógica do mercado capitaneado pelas potentes economias globais37.

2. DO BIOPODER AO NECROPODER - AINDA ALÉM DO NECROPODER - NECROPODER DIGITAL

Na esteira da teorização foucaultiana, Achille Mbembe desenvolve sua análise acerca dos pro-
cessos de governamentalização, além da noção de biopoder, tendo em vista explicitar a radical relação 
entre o Estado e o indivíduo, o exercício da cidadania, propondo a categoria necropolítica por meio da 
qual busca compreender as formas de dominação e de submissão, especifi camente sob o prisma de um 
panorama africano pós-colonial, mas que poderia ser estendido para toda América Latina, ou mesmo 
para os países nos quais suas populações vivem em condições de extrema precariedade e invisibilidade, 
populações cujas existências podem ser situadas à margem, condição de quem habita em limiares de 
indefi nibilidade entre uma vida digna de ser vivida e uma vida que pode ser considerada passível de 
descartabilidade. 

Nesse ínterim, por mais que a abordagem de Michel Foucault tenha sido fundamental por tentar 
explicitar a lógica inerente aos processos de exercício de poder no Ocidente, ainda temos um registro de 
pensamento eurocêntrico, como bem observa Maurizio Lazzarato: “Em Foucault, falta metade da “narra-
tiva” genealógica sobre os “poderes”, os “sujeitos” políticos e as instituições, já que ele limita sua análise à 
Europa”38, perspectiva proposta posteriormente por Achille Mbembe, isto é, visa repensar o problema do 
exercício da soberania, os espaços de exceção desde a margem. Se tomarmos essa afi rmação em conta, 
não deveríamos indagar: será o que paradigma biopolítico no Ocidente, ao invés do campo, como propõe 
Giorgio Agamben, não seria situável nos experimentos da plantation, nas colônias, como bem pontuou 
Achille Mbembe? Não teríamos que englobar sob o prisma de uma visão mais ampliada e em uma prospec-
ção que retrocedesse para um período anterior? Entretanto, mais que buscarmos a gênese dessa questão, 
importante se faz termos presente que essa modalidade de poder emerge como substrato a partir do qual 
espelha o próprio pensamento e a civilização ocidental, conforme observa o pensador camaronês:

[...] pouco importa que as tecnologias que culminaram no nazismo tenham sua origem na 

plantation ou na colônia, ou, pelo contrário - a tese foucaultiana -, que nazismo e stalinismo 

não tenham feito mais do que ampliar uma série de mecanismos que já existiam nas formações 

sociais e políticas da Europa ocidental (subjugação do corpo, regulamentações médicas, dar-

winismo social, eugenia, teorias legais sobre hereditariedade, degeneração e raça). Um traço 

persiste evidente: no pensamento fi losófi co moderno, assim como na prática e no imaginário 

37 Nessa direção vale conferir a obra de Maurizio Lazzarato, a qual aprofunda o modo que a soberania política se torna re-

fém dos imperativos do mercado, e o governo da vida do homem endividado: LAZZARATO, Maurizio. O governo do homem 

endividado. Trad. Daniel P. P. Costa. São Paulo: n-1 edições, 2017.

38 LAZZARATO, Maurizio. Fascismo ou revolução: o neoliberalismo em chave estratégica. São Paulo: n-1 edições, 2019, p. 86.



94

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

político europeu, a colônia representa o lugar em que a soberania consiste fundamentalmente 

no exercício de um poder à margem da lei (ab legibus solutus) e no qual a “paz” tende a assumir 

o rosto de uma “guerra sem fi m”39

Nessa esteira, o pensador camaronês precisa: “El soberano puede matar en cualquier momento, 
de todas las maneras”40. Logo, o exercício da soberania consiste, pois em que a máxima compreensão de 
soberania esteja estribada na decidibilidade de comunicar a morte, quer dizer de defi nir quem pode viver 
quem deve morrer. A indagação basilar situa-se na forma como o poder atua, isto é, sob quais condições 
práticas se operacionaliza o poder de matar, deixar viver ou expor à morte. Nessa direção, tendo-se pre-
sente a noção de política enquanto expressão da guerra, a pergunta posta na centralidade da refl exão 
interroga acerca de que lugar ocupa à vida, isto é, como o corpo humano é atravessado pelas lógicas do 
poder: “Como eles estão inscritos na ordem do poder?”41 [...] sob quais condições práticas se exerce o 
poder de matar, deixar viver ou expor à morte? [...] Essa noção de biopoder permite explicitar: como na 
contemporaneidade por meio do exercício de poder, o político ‘[...] por meio da guerra, da resistência, ou 
da luta contra o terror, faz do assassinato do inimigo seu objetivo primeiro e absoluto?42

Em um passo ainda além da contribuição do pensador de Poitiers, Achille Mbembe busca inves-
tigar a noção de necropoder enquanto exercício de governamentalização da vida à luz dos processos 
de instrumentalização generalizada da existência humana e a destruição material dos corpos, ou seja, 
como se operacionalizam instâncias de poder, em uma dinâmica que extrapola a esfera estatal, visto 
que são processos que lançam mão do estatuto jurídico da exceção, e a partir da noção de inimizade, 
as quais passaram a ser a base normativa e sustentadora do direito de matar, e que permite eliminar o 
não semelhante, o inimigo. A compreensão de político, então, teria em sua base uma perspectiva bélica, 
de ataque e de busca de extinção do outro, sob a perspectiva de uma racionalidade da vida que passa 
pelo comunicar a morte ao outro, ou em outros temos: “[...] que a soberania consiste na vontade e capa-
cidade de matar a fi m de viver.43

Um dos elementos basilares e decisivos para compreender os tempos presentes e que inaugura 
a nova ordem mundial é o desenraizamento cultural e geográfi co de populações inteiras, que ao revés 
do propugnado pela era das luzes, o Iluminismo, não se deu a expansão planetária da democracia, mas 
um processo de brutal conquista de novas terras e de subjugação de populações autóctones inteiras, 
processos nos quais se inaugurou um novo nomos, um novo direito que demarcaram o período colonial44, 
questões que reverberam ainda na contemporaneidade, sobretudo em um dos países como o Brasil que, 
em sua estrutura colonial usou a força para impor uma série de formas de violências, sejam elas de or-
dem laboral, psíquica, violências de ordem subjetiva ao tratar pessoas como objetos negociáveis, dívida 

39 MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1edições, 2018, p. 30)

40 MBEMBE, Achille. Necropolitica. Trad. Elisabeth Falomitr Archambault. España. Editorial Melusina, S. L. 2011, p. 40. 

41 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 2018, p. 6-7.

42 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 2018, p. 6-7.

43 Cf. MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 

2018, p. 17-20.

44 Cf. HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução Tomaz Tadeu da Silva, Guaracira Lopes Louro. 

11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.



95

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

que carregamos enquanto nação, com estas populações que foram subjugadas, postas à margem de um 
sistema pensado para gerar impactantes riquezas para as nações colonizadoras.

Esse modelo de governamentalidade, fundado sob a égide da guerra45, enquanto dispositivo de 
gestão da vida, reinaugurado na modernidade, explicita a estruturação da ordem política, que “[...] re-
constitui-se como forma de organização para a morte”46. A confi guração dessa ordem, marcada pelo 
terror, em última instância, chancela uma indistinção entre a violência, o crime, a lei, a fé, o comando e 
a obediência, a norma e a exceção47. Enfi m, trata-se de um modelo de governamentalidade assente na 
exceção que se reproduz pela produção da morte, de vidas precarizadas e postas em condição passível 
de serem anuladas. 

Por conseguinte, essa lógica colonizadora, em nome da expansividade, do domínio comercial e 
mercantil, por meio do uso da exploração e do uso da mão de obra escrava permitiu que nações do-
minantes passassem a apropriar-se de recursos naturais existentes nos países explorados, nos quais o 
regime de plantação passou a ser operacionalizado como dispositivo, mais além do aspecto econômico 
de acúmulo de riquezas, por meio do princípio racial, sob o dado biológico, que permitiu transformar 
pessoas em escravos, em que a vida é “[...] una forma de muerte-en-la-vida”, ou de uma política da morte 
a partir da captura da vida48

Qualquer relato histórico do surgimento do terror moderno precisa tratar da escravidão, que 

pode ser considerada uma das primeiras instâncias da experimentação biopolítica. Em muitos 

aspectos, a própria estrutura do sistema de colonização e suas consequências manifesta a 

fi gura emblemática e paradoxal do estado de exceção. Aqui, essa fi gura é paradoxal por duas 

razões. Em primeiro lugar, no contexto da colonização, fi gura-se a natureza humana do es-

cravo como uma sombra personifi cada. De fato, a condição do escravo resulta de uma tripla 

perda: perda de um ‘lar’, perda de seus direitos sobre seu corpo e perda de status político. Essa 

perda tripla equivale a dominação absoluta, alienação ao nascer e morte social (expulsão da 

humanidade de modo geral).49

Sob essa perspectiva, as conquistas coloniais foram um campo privilegiado de experimentação do 
que poderíamos compreender por biopolítica/necropolítica, ou nos termos expostos por Achille Mbem-
be, o campo privilegiado sobre o qual se edifi cou a estrutura da necropolítica moderna, em plena ascen-
são nos tempos atuais. Nas colônias as fi guras internas e externas de defi nição do político tornavam-se 
zonas indistinguíveis, visto que eram zonas de guerra e de desordem permanente, pois trata-se de um 
espaço anômico, em que as garantias da ordem poderiam ser suspensas a qualquer instante, um amál-
gama de terror, medo e violência, em um estado de permanente terror, em que a característica defi nidora 

45 “A regulação das populações passa por guerras que, por si, equivalem cada vez mais a processos de apropriação de 

recursos económicos. Em tais contextos, a guerra, o terror e a economia estão de tal modo imbricados que já não se pode 

falar de uma economia de guerra. Ao criarem novos mercados militares, guerra e terror transformaram-se, tout court, em 

modos de produção”. MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Mata Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 62.

46 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Mata Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p 14. [grifo nosso]

47 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Mata Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 15.

48 MBEMBE, Achille. Necropolitica. Trad. Elisabeth Falomitr Archambault. España. Editorial Melusina, S. L. 2011, p. 33. 

49 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 2018, p. 27



96

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

desse estado de coisas “[...] es la concatenación del biopoder, del estado de excepción y del estado de 
sitio”50, dispostas a serviço das nações civilizadas.

Nesse ínterim, de acordo com Achille Mbembe na contemporaneidade as democracias são regidas 
pelo paradigma da suspensão, da exceção, nas quais o Estado guiado por essa lógica de exceção pode 
suspender direitos, garantias, ou mesmo restringir que indivíduos possam adentrar em determinado ter-
ritório, sobretudo sob o pretexto da defesa do Estado de direito e de seus interesses, tornando possível 
suspender a própria lei ou mesmo tornar a exceção regra, mesmo que esta indica um não-direito, como 
por exemplo, com os não semelhantes, os migrantes.51

Nessa direção, o exercício da soberania é sinônimo de um processo de controle sobre a calcula-
bilidade e mortalidade - defi nição da vida, enquanto realização e manifestação do poder”52, paradigma 
necropolítico que defi ne e determina a instrumentalização da existência humana, bem como o aniqui-
lamento dos corpos humanos e das populações53, dispositivo por meio do qual a governamentalização 
da vida determina quem pode viver e quem pode perecer, conforme assevera Ricardo Timm de Souza: 

Todos os caminhos levam à morte, a um estado geral de morte. A necropolítica se expressa, 

em suma, na concretude da necroética como forma de existência. É a esse ponto que a nova 

crítica deve se dirigir. Nesse conceito se subsume, no presente, a longa corrente de indignação 

biopolítica que se segue das análises de manipulação e reifi cação da vida e do vital.54

Nessa direção, a partir de critérios biológicos, na modernidade, o Estado passou a operar sobera-
namente enquanto produtor de morte, decorrente na concepção de Achille Mbembe, de sua própria e 
intrínseca estruturação, pois é “[...] arquétipo de uma formação de poder que combinou as característi-
cas do Estado racista, do Estado criminoso e do Estado suicida”55.

[...] as formas contemporâneas que subjugam a vida ao poder da morte (necropolítica) re-

confi guram profundamente as relações entre resistência, sacrifício e terror. Demonstrei que 

a noção de biopoder é insufi ciente para explicar as formas contemporâneas de subjugação 

da morte. Além disso, propus a noção de necropolítica e necropoder para explicar as várias 

maneiras pelas quais, em nosso mundo contemporâneo, armas de fogo são implantadas no 

interesse da destruição máxima de pessoas e da criação de ‘mundos da morte’, formas novas 

e únicas de existência social, nas quais vastas populações são submetidas a condições de vida 

que lhes conferem o status de ‘mortos-vivos’.56

50 MBEMBE, Achille. Necropolitica. Trad. Elisabeth Falomitr Archambault. España. Editorial Melusina, S. L. 2011, p. 35.

51 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 58.

52 Cf. MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 108.

53 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 108. [Grifo do autor].

54 SOUZA, Ricardo Timm de. Crítica da razão idolátrica - tentação de Thanatos, necroética e sobrevivência. 1. ed. Porto 

Alegre: Zouk, 2020, p. 143.

55 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 117.

56 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 

2018, p. 71.



97

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Nessa perspectiva, a governamentalização enquanto paradigma necropolítico estriba-se em uma 
noção de poder soberano que determina, cria o direito, isto é, “[...]el derecho soberano de matar no 
está sometido a ninguna regla [...]”57. Disso decorre que são colonizadas, passam a situar-se em uma 

“[...] tercera zona, entre el estatus del sujeto y el del objeto”58. Dito de outro modo: a soberana decisão de 
comunicar a vida/morte é prerrogativa de quem exerce tal poder, uma espécie de decisionismo estribado 
na própria insígnia do soberano, um exercício de  determinar que vidas, uma espécie de “[...] capacidade 
de matar para poder viver”59.

Um dos elementos cruciais presenciados na contemporaneidade é a forma como as novas tecno-
logias de digitação da vida passaram a atravessar a existencialidade, o que, por conseguinte, também 
coloca-nos diante do alerta, sobretudo em casos de uso de Inteligência Artifi cial (IA) nas fronteiras en-
quanto ferramentas que, em menor ou maior escala, passa a fazer parte dos processos de controle da 
vida com o objetivo otimizar o controle dos fl uxos migratórios. 

A partir desse panorama, por mais que ainda estejamos aquém da instituição de uma política de 
governança acerca do uso da IA, não pretendemos afi rmar que o uso de IA necessariamente seja sinô-
nimo de processo de assujeitamento ou de dominação da vida e seletivização da vida dos migrantes. 
Entretanto, na esteira do exposto por Achille Mbembe, temos claras evidências de caminharmos a pas-
sos largos em direção a processos de produção, em escala ampliada, de uma espécie de necropolítica 
digital, quer dizer, na medida em que os dados dessas populações são capturados, tendo suas vidas 
geridas, de forma tais dados serão utilizados? Em que medida as ferramentas que lançam mão dessas 
novas tecnologias garantem o respeito à dignidade da pessoa humana?60

Se em Michel Foucault temos uma concepção de biopoder como um regime de gestão da vida, opera-
cionalizado sob processos de administração da vida de populações e da otimização dos corpos para a pro-
dução, atualmente caminhamos para uma crescente digitalização da vida, em que novos elementos e novas 
modalidades de gerenciamento emergem. Assim, os denominados sistemas automatizados de IA acabam 
por produzir uma espécie de deslocamento, na medida em que convertem aquilo que outrora poderia ser 
compreendido como um dispositivo de gestão da vida, dadas essas mutações decorrentes da globalização 
e do pulular de novas tecnologias digitais, o que poderíamos chamar de tecnologia de gestão diferencial da 
exposição à morte, o que Mbembe descreve como funcionamento necropolítico do poder.61

Esse deslocamento não se limita a um simples redirecionamento do foco, quer dizer, do objeto 
sobre o qual o poder incide, mas compreende o modo como o poder se constitui, circula e se consolida 
em sua dimensão capilar, infi ltrando-se nos múltiplos níveis das relações sociais. Dito em outros temos,
temos uma nova teia de produção de controle da vida, dos corpos, qual seja: algoritmos e modelos pre-
ditivos, sob esse prisma, passam a compor uma nova modalidade de governamentalidade, uma tecnoes-
tatística, cuja centralidade, legitimidade articula-se com um modus operandi que, em última instância, 
está assente na autoridade dos dados e em uma pretensa aparência de neutralidade. 

57 MBEMBE, Achille. Necropolitica. Trad. Elisabeth Falomitr Archambault. España. Editorial Melusina, S. L. 2011, p. 40.

58 MBEMBE, Achille. Necropolitica. Trad. Elisabeth Falomitr Archambault. España. Editorial Melusina, S. L. 2011, p. 43.

59 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 118.

60 SARLET, Ingo Wolfgang. A efi cácia dos direitos fundamentais. 13. ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2018.

61 MBEMBE, Achille. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: N-1 Edições, 2018



98

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Destarte, nesse âmbito, as próprias fronteiras digitalizadas converter-se-iam, portanto, em labora-
tórios de uma governamentalidade pós-biopolítica? Estaríamos em um modelo de gerenciamento em que 
a decisão soberana se daria sob o prisma de uma algoritmocracia?62 Se aceitarmos que essa questão 
caminha para essa direção, a soberania já não é exercida por um soberano em sentido clássico - fi gura 
do antigo regime de poder, centrado em um sujeito - que visa gerir quem poderá fazer a travessia, a pas-
sagem, quem é barrado e quem é considerado potencial de risco. Tais processos são geridos por agentes 
não humanos, que operam sob lógicas de otimização e cálculo, esferas que capturam dados, vidas, se-
letivizam e determinam os processos de governança dos processos migratórios. 

Nessa senda, sob uma perspectiva de passagem do biopoder ao necropoder, em que, como visto, 
dispositivos de controle e de gestão da vida se transmutam em tecnologias de administração da morte, 
tem-se um paradigma centrado na noção de brutalismo63, termo que pode evocar expressões resultantes 
de ações orientadas à produção de efeitos violentos, do ponto de vista dos sujeitos implicados nessa 
lógica de governamentalidade. Na acepção de Achille Mbembe, no âmbito desse panorama dos sistemas 
automatizados de inteligência artifi cial na governança das fronteiras contemporâneas, o conceito assu-
me uma importância ímpar.

Nessa direção, podemos compreender um modelo socialmente estabelecido de uma guerra so-
cial de escala planetária64, em que, a cada novo momento, sob a justifi cativa das razões de Estado, 
dispõem-se estratégias de domínio sobre a vida, assentes em uma perspectiva imersa no paradigma de 
uma política da inimizade, isto é, na buscar, a cada novo instante, de manter os não desejáveis distantes, 
sem a condição e a possibilidade de usufruírem seu direito de ir e vir. Esse modelo opera diretamente 
sobre os corpos, especialmente sobre aqueles situados nas margens do sistema global, quer sejam mi-
grantes, trabalhadores ou corpos-fronteira, expostos à exploração, corpos nos quais se inscrevem essas 
técnicas de controle e de gestão da vida. 

Nessa confi guração, o brutalismo expressa a institucionalização do estado de exceção, transfor-
mando-o em procedimento administrativo ordinário e apagando progressivamente a distinção entre os 
domínios civil e militar. A intensifi cação da automação algorítmica desses mecanismos, tais como tecno-
logias de reconhecimento facial, sistemas biométricos, modelos preditivos de risco e formas de monito-
ramento remoto, aprofunda o deslocamento do biopoder para racionalidades necropolíticas ao ampliar 
a capacidade de produzir exclusão, sofrimento e exposição à morte à distância, por meio de operações 
despersonalizadas e frequentemente pouco transparentes.65

A esse quadro soma-se uma racionalidade securitária marcada por uma estética viril da força, 
que legitima a violência como instrumento de proteção e ordenamento social. Tal lógica manifesta-se 
de modo particularmente evidente nos regimes fronteiriços, que passam a funcionar como espaços 

62 “Por brutalismo, refi ro-me ao processo pelo qual o poder como força geomórfi ca agora se constitui, se expressa, se recon-

fi gura, atua e se reproduz por fraturamento e fi ssuração”. MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: n-1 edições, 2021, p. 14.

63 Cf. MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: n-1 edições, 2021.

64 Sobre os tempos atuais, Mbembe, observa: para ‘[...] dizer uma palavra sobre o que defi ne esta época, à qual muitos 

nomes foram agregados e que é dominada por três questões centrais: o cálculo em sua forma computacional, a economia 

em sua forma neurobiológica e a matéria viva à mercê de um processo de carbonização”. MBEMBE, Achille. Brutalismo. São 

Paulo: n-1 edições, 2021, p. 13.

65 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.



99

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

experimentais para a transposição de tecnologias de guerra à gestão da vida civil. No cenário contem-
porâneo, a expansão de sistemas de inteligência artifi cial nesses ambientes intensifi ca essa dinâmica, 
aprofundando o que pode ser compreendido como violência digital: a aptidão de arquiteturas técnicas 
automatizadas para produzir dano moral, exclusão material e potencial letalidade sem contato direto.66

A incorporação crescente de sistemas automatizados de IA às práticas de vigilância e controle 
nas fronteiras reconfi gura de maneira decisiva o campo no qual Michel Foucault situara o biopoder67, 
deslocando-o em direção ao que Achille Mbembe conceitua como necropoder, a prerrogativa soberana 
de decidir sobre a vida e a morte. No regime pós-biopolítico que se delineia, a gestão da vida deixa de 
operar prioritariamente pela regulação de populações e passa a atuar de forma seletiva sobre grupos 
considerados excedentes, indesejáveis ou descartáveis, produzindo territórios marcados por exclusão 
estrutural, violência digital e formas de morte lenta.68

É nesse horizonte que a noção de brutalismo, desenvolvida por Mbembe, revela seu potencial analíti-
co. Para o autor, o brutalismo confi gura uma guerra social de alcance planetário, conduzida de modo difuso 
e molecular, que converte certos sujeito, em especial trabalhadores precarizados, migrantes e populações 
racializadas, em verdadeiros corpos-fronteira. Esses corpos passam a ser tratados como recursos a serem 
monitorados, explorados e consumidos, tornando-se descartáveis quando deixam de cumprir sua função. 
A fronteira, assim, deixa de ser apenas um limite territorial e transforma-se em um dispositivo técnico-
-discursivo inscrito diretamente na corporalidade daqueles cuja sobrevivência dela depende.69

Como observa Mbembe, esse processo se consolida precisamente pela externalização, militariza-
ção, digitalização e miniaturização das fronteiras. Tecnologias historicamente associadas ao campo de 
batalha, como sensores biométricos, vigilância aérea, dispositivos térmicos e sistemas de classifi cação 
de risco, são incorporadas à rotina administrativa dos Estados, integrando-se à infraestrutura ordinária 
do governo. A introdução de algoritmos de triagem, modelos preditivos e técnicas de machine learning
intensifi ca esse movimento, conferindo à violência uma dimensão computacional: silenciosa, automati-
zada e amplamente invisível.70

Esse deslocamento técnico-político deve ser compreendido como uma forma contemporânea de 
normalização do estado de exceção, na qual a capacidade de produzir ou expor à morte é distribuída 
por redes híbridas compostas por agentes humanos e não humanos. Os sistemas de IA empregados nas 
fronteiras operam como dispositivos de delegação necropolítica, gerando decisões que impactam dire-
tamente a mobilidade, a integridade física e a própria continuidade da vida de indivíduos e coletividades. 
Nesse contexto, a violência digital deixa de ser uma metáfora e se manifesta concretamente em erros 
de classifi cação, falsos positivos, perfi lamentos raciais automatizados, bloqueios estruturais de acesso 
a territórios e serviços, bem como na redução de sujeitos a meros alvos ou conjuntos de dados, vidas 
convertidas em padrões estatísticos.71

66 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

67 FOUCAULT, Michel. Segurança, Território e População. Tradução Eduardo Brandão. São Paulo: Martins Fontes, 2008.

68 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

69 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

70 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

71 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.



100

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Desse modo, a era do necropoder algorítmico não apenas redefi ne os contornos das fronteiras 
territoriais, mas produz novas fronteiras digitais, móveis e portáteis, acionáveis em qualquer contexto 
no qual populações sejam classifi cadas, contidas ou descartadas. A administração da vida passa a ser 
mediada por sistemas caracterizados por níveis inéditos de distância decisória, velocidade operacional e 
desresponsabilização política, enquanto a morte, física ou social, naturaliza-se como efeito colateral de 
uma maquinaria de segurança cada vez mais automatizada.72

No que consiste tal reconfi guração da espécie humana, que está em curso a partir das mudan-
ças na bioesfera e na tecnoesfera, senão em “abolir a sociedade, ao menos esculpi-la e, eventualmente, 
substituí-la por um nanomundo, o dos dispositivos celulares, neuronais e computacionais”73 Em última 
análise, o projeto do brutalismo consiste em transformar os humanos em matéria e energia disponíveis 
para a extração, tal como sucedeu com a terra. A algoritmização generalizada não passa da concretiza-
ção desse processo de fi nanceirização de cada nervo, célula, tecido, neurônio, sensação, pensamento, o 
que o autor denomina de “tecnolatria”.74

É nessa esteira, diante desse estado de coisas em que é posto em xeque a própria estruturação da 
racionalidade ocidental, sobretudo a partir da época moderna, haja vista que os acontecimentos que se 
desenharam no decorrer dos processos colonização, as duas grandes guerras mundiais, longe de serem 
um descaminho, um erro de rota dessa racionalidade totalizante, apresenta-se como propriamente seu 
resultado último, enquanto racionalidade totalizante, calcada sob o prisma da seu próprio ensimesma-
mento e idolatrização, das quais decorrem lógicas totalizantes75, da exceção incrustada no coração da 
própria estrutura do direito, em um espiral ascendente de violência e de negação dos direitos que rever-
beram a cada instante desde o limiar do século XXI. 

Essa questão recoloca a necessária análise acerca da própria racionalidade, mas de uma raciona-
lidade crítica/dialógica, isto é, enquanto potencialidade da própria crítica “[...] da qual o pensamento fi -
losófi co não pode abdicar”76, que evidencia os traços propriamente ditos desse paradigma necropolítico, 
dessa tentação tanática de produzir morte em nome da vida, onde as guerras são feitas e justifi cadas em 
nome da vida, do desenvolvimento, mesmo que produza maciças parcelas de (In)diferença, do diferente, 
vidas nuas, vidas que se situam em uma terceira zona, entre a condição de sujeito e objeto, precarizadas, 
corpos aniquilados e engendrados e capturados no interior das estruturas da máquina necropolítica77, 
onde a imbricação do capital, das novas tecnologias numéricas, da natureza e da guerra, e daquilo que 
delas decorrem enquanto um por vir possível, colocam em xeque a própria noção do político, daquilo 
que “[...] servia de pressuposto à essa forma de governo que é a democracia.78

72 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

73 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020.

74 MBEMBE, Achille. Brutalismo. São Paulo: N1 Edições, 2020, p. 62.

75 Cf. SOUZA, Ricardo Timm de. Crítica da razão idolátrica - tentação de Thanatos, necroética e sobrevivência. 1. ed. Porto 

Alegre: Zouk, 2020.

76 SOUZA, Ricardo Timm de. Ética do escrever: Kafka, Derrida e a Literatura como crítica da violência. Porto Alegre: Zouk, 

2018, p. 14.

77 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 171-172.

78 MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. Tradução Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017, p. 31.



101

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

Embora sob prismas e abordagens distintas, ante o exposto, evidencia-se como vida humana está 
posta na centralidade da cena política e de que forma opera a máquina governamental que é gerida por 
meio dos dispositivos de poder [soberania/exceção], e dos processos decisórios centrados da fi gura do 
soberano. Destarte, a partir de compreensão de biopolítica e necropolítica e o modus modus operandi 
de tais paradigmas de gestão da vida, a forma por meio da qual os governos atuam no Ocidente, é pos-
sível situar a economia da morte, uma espécie de necroeconomia, em que o nomos do político é a guerra, 
um modelo de economia da vida que comunica à morte. Diante disso, por fi m, buscar-se-á destacar 
algumas linhas de fuga, alguns traços indicativos de uma crítica do presente, enquanto possibilidade de 
se repensar o reverso do estatuído. 

CONCLUSÃO

Conforme se buscou elucidar no decurso deste estudo, evidencia-se a forma como os processos 
de governamentalização da vida passaram por uma série de deslocamentos, transfi gurações ou mesmo 
metamorfoses, mas que carregam, como insígnia central do exercício do poder e de suas mais diversifi -
cadas modalidades, de acordo com os contextos, a máxima centralidade conferida à vida nesse mesmo 
exercício. Trata-se de um poder cuja funcionalidade requer capturar a vida por meio da relação de ex-
ceção, isto é, a máquina governamental ordena, dispõe e defi ne a vida em cada instância de poder de 
acordo com seus interesses de Estado e com sua própria política de governo, na medida em que estatui e 
adere a formas de domínio da vida, como se demonstrou, de modo exemplar, no caso da automatização 
e do controle dos fl uxos migratórios por meio do uso da IA. Tal cenário coloca-nos, sempre e novamente, 
diante de dilemas centrais: será a IA capaz de gerir a vida de forma ética e de atuar como um agente 
moral apto a decidir eticamente, sem vieses e em conformidade com o respeito à dignidade da pessoa 
humana? Ou, sendo um artefato decorrente da inteligência humana, não será ela mera reprodutora dos 
mesmos modos enviesados, demarcados por preconceitos e concepções estereotipadas que o próprio 
humano reproduz em sua conduta?

Certamente, há muito a se pensar sobre essa questão, sobretudo ao se restituir o problema ao 
coração e à centralidade da esfera da gestão da vida, da governança e da governamentalização da vida 
humana, ainda além desse modelo seletivista vigente que exclui e inclui, atuando de modo a tornar a vida 
capturável e administrável no interior das esferas de poder. A isso, pois, Achille Mbembe compreende 
como brutalismo, isto é, o modo como estamos tratando o outro, seja o planeta, o outro humano ou as 
demais formas de vida, o que nos apresenta a exigente tarefa de ir além do estatuído e de buscar fendas 
capazes de romper com esse estado de coisas vigente nos tempos que correm.

Enfi m, um dos desafi os, portanto, pode ser situado em termos de se (re)pensar a própria noção de 
racionalidade, daquilo que defi ne os contornos da noção do político e, por fi m, a exigência de se rede-
senhar novas formas-de-vida enquanto possibilidade de sairmos da grande noite na qual a humanidade 
está imersa, e que demarca os tempos que correm. Portanto, mesmo diante da espessura do real diante 
ao gerenciamento da vida, subjaz ao exercício refl exivo/práxis humana a árdua tarefa de reposicionar 
novamente o pensamento diante das distintas formas de violências presentes em cada contexto e em 
suas confi gurações sociais. À semelhança dos vaga-lumes na noite, que, mesmo imersos na escuridão, 



102

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

emitem lampejos de luz, cabe-nos a tarefa de disseminar lampejos de esperança de forma intermitente 
para tornar visível a urgência de edifi car uma política voltada à sobrevivência.79

REFERÊNCIAS

AGAMBEN, G. Da teologia política à teologia econômica: entrevista com Giorgio Agamben. [Entrevista 
concedida a] Gianluca Sacco. Interthesis, Florianópolis, v. 2, n. 2, jul./dez. 2005. Tradução de Selvino 
José Assmann.

AGAMBEN, G. Arte, Inoperatividade, Política. In: CARDOSO, R. M. (org.). Crítica do contemporâneo: 
política. Tradução de António Guerreiro et al. Porto: Fundação Serralves, 2007. 

AGAMBEN, G. O reino e a glória: uma genealogia teológica da economia e do governo. Tradução de 
Selvino José Assmann. São Paulo: Boitempo, 2011.

AGAMBEN, G. Deus não morreu. Ele tornou-se Dinheiro: entrevista com Giorgio Agamben. [Entrevista 
concedida a] Peppe Salvà. Ragusa News, 16 ago. 2012. Tradução de Selvino José Assmann. Disponível 
em: h� p://www.ihu.unisinos.br/noticias/512966-giorgio-agamben. Acesso em: 28 ago. 2023.

AGAMBEN, G. Estado de exceção e genealogia do poder. Revista Brasileira de Estudos Políticos, Belo 
Horizonte, n. 108, p. [inserir páginas], jan./jun. 2014.

AGAMBEN, G. Stasis: la guerra come paradigma politico. Torino: Bollati Boringhieri, 2015.

BENJAMIN, W. O capitalismo como religião. Tradução de Nélio Schneider e Renato Ribeiro Pompeu. 
São Paulo: Boitempo, 2013.

CASTRO, E. Introdução a Giorgio Agamben: uma arqueologia da potência. Tradução de Beatriz de 
Almeida Magalhães. Belo Horizonte: Autêntica, 2012.

DEBORD, G. A sociedade do espetáculo. Tradução de Estela dos Santos Abreu. Rio de Janeiro: Contra-
ponto, 1997.

DIDI-HUBERMAN, G. Sobrevivência dos vaga-lumes. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011.

FOUCAULT, M. Segurança, Território, População. Tradução de Eduardo Brandão. São Paulo: Martins 
Fontes, 2008.

HALL, S. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz Tadeu da Silva e Guaracira 
Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.

HAMACHER, W. Lingua a missa. Tradução de Laura S. Carugati e Marcelo G. Burello. Madrid: Miño y 
Dávila, 2012.

HARVEY, D. La condición de la posmodernidad: investigación sobre los orígenes del cambio cultural. 
Tradução de Martha Eguía. Buenos Aires: Amorrortu, 1998.

79 DIDI-HUBERMAN, G. Sobrevivência dos vaga-lumes. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011.



103

periodicos.ufn.edu.br/index.php/thaumazein

Thaumazein, v. 18, n. 36, 
Santa Maria, p. 81-103, 2025.

HOBBES, T. Leviatã ou matéria, forma e poder de um estado eclesiástico e civil. Tradução de João 
Paulo Monteiro e Maria Beatriz Nizza da Silva. 3. ed. São Paulo: Abril Cultural, 1983.

LAZZARATO, M. O governo do homem endividado. Tradução de Daniel P. P. Costa. São Paulo: n-1 
edições, 2017.

LAZZARATO, M. Fascismo ou revolução: o neoliberalismo em chave estratégica. São Paulo: n-1 edições, 
2019.

MBEMBE, A. Brutalismo. São Paulo: n-1 edições, 2020.

MBEMBE, A. Necropolítica: biopoder, soberania, estado de exceção, política da morte. São Paulo: n-1 
edições, 2018.

MBEMBE, A. Necropolítica. Tradução de Elisabeth Falomir Archambault. Madrid: Editorial Melusina, 2011.

MBEMBE, A. Políticas da inimizade. Tradução de Marta Lança. Lisboa: Antígona, 2017.

PASCAL, B. Pensamentos. Tradução de Leonel Vallandro. Porto Alegre: Globo; Brasília: INL, 1973.

RUIZ, C. M. M. B. Giorgio Agamben, genealogia teológica da economia e do governo. Cadernos IHU em 
Formação, São Leopoldo, v. 9, n. 45, 2013.

SALZANI, C. Introduzione a Giorgio Agamben. Genova: Il Melangolo, 2013.

SARLET, I. W. A efi cácia dos direitos fundamentais. 13. ed. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2018.

SCHMITT, C. Teologia Política. Tradução de Elisete Antoniuk. Belo Horizonte: Del Rey, 2006.

SOUZA, R. T. de. Ética do escrever: Kafka, Derrida e a Literatura como crítica da violência. Porto Alegre: 
Zouk, 2018.

SOUZA, R. T. de. Crítica da razão idolátrica: tentação de Thanatos, necroética e sobrevivência. 1. ed. 
Porto Alegre: Zouk, 2020.

TAUB, E. La Modernidad Atravesada: teología política y mesianismo. Madrid: Miño y Dávila, 2008.


